
Diocèse de Montpellier
    wwww.montpellier.catholique.fr

DE LA FRATERNITÉ REÇUE
À L’HOSPITALITÉ VÉCUE : 
« Ouvrir nos portes, élargir nos cœurs »

POUR UNE ÉGLISE DE PENTECÔTE,
À LA SUITE DU CHRIST

LETTRE PASTORALE
DE MGR NORBERT TURINI 2023

JANVIER 2026 



2

Comme je l’avais annoncé en 
préambule du développement de 
ma lettre pastorale sur la fraternité, 
je consacre cette deuxième année 
à l’hospitalité. Cette réflexion 
s’articule avec le livret biblique de 
Monseigneur Pierre-Marie Carré : 
« N’oubliez pas l’hospitalité ».

Chaque partie de ma lettre 
pastorale (fraternité, hospitalité, 
Église de Pentecôte, visitation) 
maintient un rythme annuel.

En parcourant mon texte, vous 
trouverez en caractères gras des 
questions qui vous aideront dans 
la réflexion. 



3

La fraternité est de l’ordre de 
la relation. Elle n’est pas une 
simple rencontre de hasard. Nous 
rencontrons beaucoup de monde 
mais ce n’est pas pour autant que 
nous sommes en relation avec tous. 
La fraternité est de l’ordre du lien. 
Dans nos familles, au-delà de nos 
affinités ou nos mésententes, les 
liens du sang demeurent quoiqu’il 
arrive, comme les liens du cœur 
pour des parents adoptifs. Rien ne 
peut les effacer.

Dans l’Église aussi, nous sommes 
frères et sœurs en Christ, unis par 
« un seul Seigneur, une seule foi, 
un seul baptême, un seul Dieu et 
Père de tous, au-dessus de tous, 
par tous et en tous » (Ep 4, 5-6). 
Cela aussi est indélébile.

Nous avons beau, par exemple, être 
de sensibilités liturgiques différentes, 
celles-ci ne doivent pas effacer notre 
unité. C’est le même et unique 
Seigneur qui descend dans le pain 
et le vin consacrés pour nous donner 
Sa Vie en plénitude. 

Il n’y a pas un Seigneur pour les 
uns et un second pour les autres. 
Il est pour tous et nous unit tous. 
La désunion, ne vient jamais de 
Lui mais de nous.

Dieu n’est pas divisé en lui-même, Il 
est communion d’amour. 
Sa Trinité féconde notre fraternité 
et nous rappelle que celle-ci n’est 
pas optionnelle. Elle va bien au-
delà de ce qui nous oppose. C’est
•  en la recherchant, 
•  en la retrouvant ensemble, 
•  en la vivant, 
que toute réconciliation devient 
possible - pas en dehors d’elle. 

On a le droit de refuser l’autre, de 
le rejeter, mais que nous le voulions 
ou pas, notre fraternité est don du 
Christ et il ne reprend jamais ce qu’il 
nous offre : « Vous êtes tous frères » 
(Mt 23, 8). 

Elle est un chemin sans cesse à 
parcourir ensemble, chemin parfois 
ardu, mais porteur d’une espérance 
merveilleuse.

LA FRATERNITÉ : 
UN LIEN REÇU DU CHRIST 

01.



Si la fraternité relie, l’hospitalité 
élargit. Elle nous fait sortir de nos 
cercles familiers pour aller vers 
l’inconnu, vers ceux qui ne partagent 
•  ni notre culture, 
•  ni notre foi, 
•  ni nos codes. 

L’hospitalité ouvre et met en 
mouvement. « Allez ! De toutes les 
nations, faites des disciples » (Mt 28, 
19), dit Jésus. C’est :
•  une mise en mouvement (Allez)
• et une ouverture (de toutes les 
nations). 

Il ne leur dit pas : « rendez-vous 
uniquement dans les synagogues » 
ou « allez seulement au Temple de 
Jérusalem ». 

Il les tourne vers toutes les nations, vers le 
vaste monde. Ils y rencontreront des gens 
•  qui ne leur ressemblent pas, 
•  qui n’ont pas la même culture, 
•  qui ne parlent pas la même langue, 
• qui n’auront pas les mêmes idées 
qu’eux.

S’il leur demande de ne rien prendre 
avec eux « ni or, ni argent, ni sac pour 

la route, ni deux tuniques, ni sandales, 
ni bâtons » (Mt 10, 9), ce n’est pas 
uniquement par pure ascèse, mais pour 
qu’ils vivent l’hospitalité en se laissant 
d’abord accueillir par ceux vers qui ils 
sont envoyés. Ceux-ci les recevront 
ou pas, peu importe ! Car l’hospitalité 
n’est pas un droit, mais une humble 
requête. Celui qui l’a expérimenté est 
plus à même de la pratiquer ensuite. 

Cela est un point clef, car l’hospitalité 
évite l’enfermement dans des cercles 
choisis, 
• où l’on sélectionne certains et pas 
d’autres, 
• où l’on se contente d’un entre 
soi confortable entre gens qui se 
connaissent tous, qui s’entendent 
bien et qui pensent pareils. 

L’hospitalité évangélique fait l’éloge 
de la différence. Elle croit que l’Esprit 
Saint les unit pour en faire la richesse 
de l’Église. Elle n’est pas adepte de 
la pensée unique qui formate les 
esprits et leur retire toute liberté. 

Elle reconnaît l’altérité et se laisse 
traverser par la parole et la vie des

L’HOSPITALITÉ : 
OUVERTURE ET MISE EN MOUVEMENT 

02.

4



5

autres, par la richesse qui les 
habite, sans renoncer toutefois à 
ce qui la fonde dans le Christ. Elle 
s’exprime dans un dialogue ouvert 
et accueillant qui manifeste son 
universalité. L’hospitalité humanise 
la rencontre de l’autre et des autres 
dans l’amour. Et tout ce que nous 
humanisons, le Seigneur le divinise.

L’hospitalité, c’est un mouvement de 
décentrement. Rappelez-vous, au 
jour de la Transfiguration, la demande 
de Pierre : « Seigneur, il est bon que 
nous soyons ici ! Si tu le veux, je vais 

dresser ici trois tentes, une pour toi, 
une pour Moïse et une pour Elie » 
(Mt 17, 4). Mais Jésus ne veut pas 
créer "l’Association des anciens du 
Thabor". 

Il décentre Pierre de son projet. Il lui 
remet les pieds sur terre, le tourne 
vers l’avenir. Il le fait redescendre de 
la montagne où il voulait rester, pour 
retrouver le mouvement de la vie 
composé de ces foules que Jésus 
accueille avec tant d’amour.



Toute la vie de Jésus est hospitalité. 
Il s’invite chez les pécheurs, se laisse 
retenir par les disciples d’Emmaüs, 
admire la foi de la Samaritaine ou du 
centurion romain.

Il est certes allé chercher les brebis 
perdues de la Maison d’Israël, mais 
il suffit de lire les évangiles pour 
découvrir que tout au long de sa vie 
publique, son hospitalité repousse 
sans cesse les frontières. Sa vie a 
été ouverture et accueil à d’autres 
que les siens. 
Il n’annonce pas un Royaume fermé 
que sur les justes, mais une maison 
ouverte pour toutes les nations  
« afin de rassembler dans l’unité, 
les enfants de Dieu dispersés » 
(Jn 11, 52). Il charge les disciples 
d’annoncer ce Royaume.

Ainsi le Christ a inscrit l’hospitalité 
dans les gènes mêmes de l’Église 
depuis le haut de la Croix jusqu’au 
grand mouvement et à l’ouverture 
de la Pentecôte.

JÉSUS, VISAGE 
DE L’HOSPITALITÉ

03.

6



Si l’Église naît du côté ouvert du 
Christ avec les sacrements, elle 
reçoit sa mission de l’Esprit Saint au 
jour de la Pentecôte. 

À la Pentecôte, il décentre les apôtres : 
•  ils sortent, 
•  parlent des langues étrangères, 
•  rencontrent les peuples du monde. 

L’Église devient maison de 
l’hospitalité pour tous. Le Pape 
François affirmait que « l’Église 
est la maison de l’hospitalité » et 
il ajoutait : « que de blessures, que 
de désespoirs, peuvent se soigner 
dans une maison où l’on peut se 
sentir accueilli »1. 

Voilà l’Église que Dieu aime et dans 
laquelle Jésus engage ses disciples : 
Une Église de Pentecôte 
•  qui vit portes ouvertes, 
•  qui se décentre, 
•  qui se laisse porter par le feu et le 
souffle de l’Esprit, là où elle n’aurait 
jamais imaginé aller. 
Une Église qui parle la langue 
universelle de l’Esprit, celle 
•  de la foi, 
•  de l’amour et 
•  du cœur.

Elle anticipe déjà le Royaume, où 
tous ensemble nous ne ferons plus 
qu’un en Dieu Notre Père qui nous 
offrira l’hospitalité pour l’Éternité.

C’est l’Église dont je rêve, que je 
souhaite servir de toutes mes forces, 
qui montre au monde 
•  la tendresse de Dieu, 
•  l’immense amour sauveur de Son 
Fils sur la Croix, 
•  la puissance de l’Esprit qui ne cesse 
de lui dire « N’aie pas peur, avance ».

7

L’ÉGLISE DE PENTECÔTE,
MAISON DE L’HOSPITALITÉ

04.

1 Homélie du Pape François, Paraguay
(12 juillet 2015)



Dieu est hospitalier et Il appelle 
Son Église à l’être, pas seulement 
par altruisme, mais par amour.

Écoutons le Cardinal Aveline :  
« L’Église n’a pas son centre en 
elle-même, mais dans le service de 
l’amour de Dieu pour le monde ». 
C’est là que se joue l’hospitalité.

Jésus, dans l’Évangile de Luc, 
nous met en garde : « Si vous 
aimez ceux qui vous aiment, quelle 
reconnaissance méritez-vous ? 

Même les pécheurs aiment ceux 
qui les aiment. Si vous faites du 
bien à ceux qui vous en font, quelle 
reconnaissance méritez-vous ?
Même les pécheurs en font autant. 
Si vous prêtez à ceux dont vous 
espérez recevoir en retour, quelle 
reconnaissance méritez-vous ? 
Même les pécheurs prêtent aux 
pécheurs pour qu’on leur rende 
l’équivalent » (Lc 6, 32-34).

8



Une communauté, un groupe, une 
société autocentrée, perdent de la 
hauteur, se retranchent dans l’identitaire, 
tombent dans le communautarisme et 
ne vivent que dans la volonté de se 
sauvegarder. Ils deviendront très vite 
un « camp retranché » se réfugiant 
derrière ses murs, refusant l’altérité, 
jusqu’à la combattre.
L’hospitalité, elle, appelle à construire des 
ponts. Être hospitalier ça nous expose : 
•  à l’inconnu, 
•  à la gêne, 
•  à l’inconfort, 
•  aux risques, 
•  à la gratuité.

HOSPITALITÉ, 
VIGILANCE ET VÉRITÉ

05.

9

Regardons dans nos paroisses : pratiquons-nous l’hospitalité d’une 
assemblée à l’autre ou d’une équipe de bénévoles à une autre dans la 
même paroisse ? Où sont les lieux où nous l’exerçons ? Quels sont les 
obstacles, ou parfois les excuses, que nous mettons en avant ? 
Faisons ce devoir de vérité. 

Comment vivre plus d’ouverture, comment nous mettre en mouvement 
les uns vers les autres ? Par quels chemins, avec quels projets ? 

Par quels moyens, par quels signes, par quels gestes manifestons-nous 
que notre paroisse est hospitalière ? Comment combattre l’entre-soi ?

Sommes-nous prêts à l’assumer 
et à nous y engager ?



10

L’hospitalité est alliance, pas 
prosélytisme. Elle est le témoignage 
d’un Dieu qui entre en dialogue avec 
tous, qui se fait conversation pour 
tous. Aucune vie ne lui est étrangère. 
Elle dévoile le Dieu de l’Alliance 
•  qui aime sans s’imposer, 
•  qui guide sans écraser, 
•  qui éclaire sans contraindre, 
•  qui se veut le Père de tous, pour 
tous et en tous.

Saint Paul VI, lors d’une visite à 
Bombay en Inde, déclarait : « Nous ne 
devons pas nous rencontrer comme 
de simples touristes, mais comme 
des pèlerins qui vont chercher Dieu 
non dans des édifices de pierre, mais 
dans le cœur des hommes ».
L’hospitalité est une grâce du 
Seigneur, elle fait entrer de l’air frais 
dans la Maison Église. 

Nous le vivons avec les 
catéchumènes, les néophytes, 
les recommençants à croire, les 
confirmands. Qu’ils soient jeunes ou 
adultes, ils nous sont offerts comme 
un don de Dieu pour l’Église et le 

monde. J’irai jusqu’à dire qu’ils sont la 
réponse du Seigneur à tous les maux 
que traverse notre vie ecclésiale. 
Certaines et certains ont des parcours 
pour le moins atypiques qu’ils me 
partagent dans leur lettre. 

Ils arrivent avec leur histoire, 
transformés par leur rencontre avec 
Jésus-Christ. Ils ont la fraîcheur de 
leur foi toute neuve. Ils apportent du 
nouveau à notre Église.

Je l’écrivais déjà dans ma lettre 
pastorale tout en me questionnant : 
« Il existe des femmes et des hommes, 
des enfants, des jeunes et des adultes 
qui, sans s’identifier totalement à nos 
enseignements ou à nos pratiques, 
ressentent néanmoins une certaine 
proximité avec le christianisme et la 
foi catholique. 
Certains, même, poussent la porte 
de nos églises et en franchissent le 
seuil : les recommençants à croire, 
les catéchumènes, etc. Quelle 
hospitalité leur offrons-nous ? »



11

Mais nous « qui avons toujours fait comme ça ! », sommes-nous capables 
de les entendre, de les accueillir, de leur offrir l’hospitalité qu’ils méritent, 
de leur donner toute leur place dans nos paroisses, de leur laisser y faire du 
neuf ? 

Bref de nous intéresser à eux, d’aller vers eux à leur rencontre, de leur 
parler, d’engager avec eux la « conversation » ? D’engager avec eux une 
fraternité hospitalière ? Ou au contraire les regardons-nous comme des 
bêtes curieuses, des corps étrangers qui risquent de bousculer le confort 
de nos habitudes et nous conduire à faire autrement ? Un néophyte qui ne 
fait pas l’expérience d’une hospitalité paroissiale et fraternelle quitte l’Église 
au bout de deux à trois ans, parfois avant ! Certes, nous nous réjouissons du 
nombre de baptêmes et de confirmations en augmentation chaque année, 
qui nous oblige encore plus à vivre et à pratiquer l’hospitalité. Il en va de la 
responsabilité de tous, je le souligne fortement. 

Alors il nous faut être inventifs dans nos paroisses et nos secteurs pour offrir 
des lieux de parole, de partage, de prière qui correspondent à ce qu’ils 
aiment et pas forcément à ce que nous aimerions pour eux ! Cela suppose 
un devoir d’écoute à leur égard. 

Je fais de l’accueil des néophytes une priorité de notre vie diocésaine.



Nous connaissons tous cet épisode 
ou à l’heure la plus chaude de la 
journée, trois visiteurs débarquent 
chez Abraham. Ce sont pour lui des 
étrangers. Il ne les connaît pas et 
cependant il les accueille avec 
•  gratuité, 
•  respect, 
•  empressement, 
•  discrétion. 

Il leur offre l’hospitalité à travers des 
gestes concrets, en leur proposant 
de l’eau, du lait, du pain, de la 
viande, du repos. Il prend soin d’eux. 
Il ignore qu’il accueille Dieu "en 
personne" dans ces trois étrangers.

Il s’agit d’une hospitalité gratuite qui 
se fiche 
•  du statut de la personne, 
•  de son importance, 
•  de ses titres, 
mais qui relève d’une belle humanité, 
face à des voyageurs fatigués, 
assoiffés, affamés après un long 
parcours sous le poids du jour et de 
la chaleur. C’est une hospitalité qui 
accueille l’autre pour lui-même et 
elle devient féconde. 

Il se met en mouvement et s’avance 
vers eux, sans peur, ni méfiance : 
attitude que nous serions à bon droit 
de juger dangereuse.

Si Abraham a ouvert sa tente à 
Dieu, Dieu lui ouvre l’avenir : « L’an 
prochain Sarah aura un fils » (Gn 17, 
21). Saint Clément de Rome écrit 
que « c’est par la foi et l’hospitalité 
qu’Abraham a reçu le fils de la 
promesse »2.

L’hospitalité d’Abraham nous 
apprend beaucoup et nous donne 
des clefs pour la vivre à notre échelle. 

Abraham ne cherche pas à savoir qui 
sont ces visiteurs ni d’où ils viennent. 
Il nous apprend que l’hospitalité n’a 
pas d’heure, même la plus chaude 
de la journée.

Il se présente à eux comme un 
serviteur. Il considère ces hôtes comme 
ses maîtres. Il se prosterne devant eux 
avec une grande sollicitude. Il ne les 
regarde pas de haut et ne se juge pas 
digne de s’asseoir à leurs côtés. Il leur 
ouvre l’espace de sa tente.

ABRAHAM, 
MAÎTRE DE L’HOSPITALITÉ

06.

2 Lettre aux chrétiens de Corinthe,
Clément de Rome (m.97)

12



Il les traite comme des membres 
de sa propre famille et il agit 
rapidement sans se poser mille 
questions. Son zèle ne faiblit pas et il 
ne s’enorgueillit pas aux dépens de 
ceux qu’il a reçus.

Il reçoit plus d’eux que ce qu’il 
leur donne (« Si j’ai trouvé grâce 
devant toi » Gn 18, 3) et il les sert 
avec empressement, avec une joie 
rayonnante et une grande libéralité.

Sans enfants, Abraham et Sarah étaient 
comme morts selon les rudes codes 
sociaux de leur époque. La promesse 
d’un fils, né grâce à leur hospitalité, les 
rend symboliquement à la vie.

À l’école d’Abraham, nous apprenons 
que l’hospitalité est un gain.

•  Elle est un service irremplaçable 
qui permet à celui qui n’en peut plus 
de déposer sa grande fatigue.
•  Elle doit nous offrir du plaisir et du 
bonheur en la pratiquant.
• Elle ouvre des perspectives de 
fécondité et peut être à l’origine de 
nombreux biens. 

On en trouve l’écho dans le Nouveau 
Testament :
« Voici que je me tiens à la porte et 
je frappe. Si quelqu’un entend ma 
voix et ouvre la porte, j’entrerai chez 
lui : je prendrai mon repas avec lui et 
lui, avec moi » (Ap 3, 20).
 
Dieu vient comme un ami visiter ses 
amis, leur demandant l’hospitalité.

13



 « Celui qui demeure en moi et en qui 
je demeure celui-là porte beaucoup 
de fruits » (Jn 15, 5).
Ouvrir votre porte, ouvrir la porte de 
l’Église, c’est le geste de l’hospitalité et 
le lieu d’une merveilleuse expérience 
spirituelle car Dieu se fait connaître 
dans les rencontres qu’Il suscite. 

Je ne puis m’empêcher de citer ce 
verset de l’épître aux Hébreux : 
« N’oubliez pas l’hospitalité : elle 
a permis à certains sans le savoir, 
de recevoir chez eux des anges » 
(He 13, 2). 
L’hospitalité est porteuse de vie. 
Sarah, vieille et fatiguée, n’a pas cru 
à cette promesse. Elle en a ri ! Et 
pourtant Isaac est né.

Offrir l’hospitalité, c’est ouvrir 
grandes au Seigneur les portes de 
nos vies, avec cette certitude qu’à 
travers ceux que j’accueille, c’est 
Lui qui vient se glisser dans mon 
existence pour la rendre fructueuse.

14

Sommes-nous une Église vieille et usée, ou bien sommes-nous prêts à 
recevoir les souffles de vie que Dieu nous envoie de multiples manières ?



15

L’hospitalité relève de la liberté de 
l’Esprit Saint. Ce qui signifie qu’Il l’a 
inscrite dans les gènes de l’Église 
et qu’en étant hospitalier, nous ne 
faisons que suivre l’ouverture, le 
mouvement, l’action de l’Esprit. 
Cela suppose, comme Marie à 
l’Annonciation, que nous soyons 
disponibles à cette œuvre de l’Esprit. 

Elle ne passe pas toujours par nos 
stratégies ecclésiales, nos méthodes, 
nos choix pastoraux.  L’Esprit Saint 
est libre comme le vent. Il ne suit pas 
nécessairement nos schémas, nos 
fonctionnements. Il souffle où il veut 
et comme il veut. 

« S’est-Il conformé aux convenances 
de la vie d’une jeune fille, Marie, 
qui était promise en mariage, 
engagée dans un lien de fidélité 
avec Joseph ? Sa réputation, son 
mariage et sa vie elle-même sont 
désormais durablement compromis. 
Elle est en même temps en danger 
de lapidation »3. 

L’Esprit Saint emprunte des chemins 
différents des nôtres. Il sort des 

sentiers battus. Ses critères ne sont 
pas forcément les nôtres. Il ne coche 
pas toutes nos cases. 

Nous ne pouvons que rendre grâce 
pour ces bénédictions et y voir 
s’accomplir les merveilles de Dieu.

L’hospitalité relève de notre 
disponibilité à l’Esprit Saint. Il 
demeure le Maître de l’Impossible et 
de l’Imprévisible. Il déjoue nos plans, 
nos pronostics, nos stratégies, nos 
projets pour les réajuster aux choix 
de Dieu : « mes pensées ne sont pas 
vos pensées et vos chemins ne sont 
pas mes chemins, oracle du Seigneur. 
Autant le ciel est élevé au-dessus de 
la terre, autant mes chemins sont 
élevés au-dessus de vos chemins, 
et mes pensées, au-dessus de vos 
pensées » (Isaïe 55, 8-9).

L’ESPRIT SAINT,
MAÎTRE DE L’IMPRÉVISIBLE

07.

3  Revue Prêtres Diocésains : L’Église dans 
l’élan de l’Annonciation et de la Visitation, 
p.288. Père Christian Salenson.



16

L’hospitalité du cœur est la base 
de tout. Si nous n’y sommes pas 
ouverts, si nous n’y sommes pas 
prêts, si nous ne la pratiquons pas, 
tout ce que j’ai écrit jusqu’à présent 
ne sert à rien.

L’hospitalité ne saurait rester 
seulement une organisation 
communautaire : elle appelle le 
cœur de chacun, elle interpelle 
chaque baptisé. C’est dans le secret 
de nos vies personnelles que se joue 
la crédibilité de l’Évangile.

Jésus nous interpelle : « J’avais faim 
et vous m’avez donné à manger, 
j’étais étranger et vous m’avez 
accueilli… » (Mt 25). 

Il ne décrit pas seulement une belle 
organisation collective, mais il vient 
frapper à la porte de nos cœurs. 
L’hospitalité n’est pas d’abord une 
stratégie d’Église ; elle est 
•  une attitude intérieure, 
•  un style de vie évangélique, 
• un chemin de conversion pour 
chacun de nous. 

Car l’hospitalité du cœur, c’est cette 
capacité à
•  se laisser déranger, 
•  élargir l’espace de sa tente, 
•  ouvrir sa maison intérieure. 

Ce n’est pas seulement accueillir 
celui qui passe, mais reconnaître en 
lui le visage du Christ. 
L’Évangile ne nous demande pas 
d’aimer une idée ou une cause ; il 
nous demande d’aimer une personne 
•  souvent fragile, 
•  dérangeante, 
•  parfois blessée, 
•  toujours habitée d’une dignité que 
Dieu lui-même a déposée en elle.

Ainsi, chaque baptisé devient 
hospitalier. Non pas seulement en 
participant à la vie fraternelle de sa 
communauté, mais dans le quotidien 
le plus ordinaire : 
•  un mot d’attention, 
•  un regard bienveillant, 
•  un silence habité qui écoute, 
• une main tendue à celui qui ne 
compte plus pour personne. 

L’HOSPITALITÉ
DU CŒUR

08.



J’en veux pour preuve l’heureuse 
expérience que nos diocèses de 
France vivent avec les catéchumènes. 
Nous nous demandons comment ils 
sont arrivés chez nous ! Nous avons 
même le sentiment que nous n’y 
sommes pas pour grand-chose ! 

Je ne suis pas sûr que je serais allé en 
chercher certains, tant leur vie nous 
semble parfois aux antipodes de la 
nôtre. Et pourtant ils sont là, défiant 
même nos méthodes pastorales, 
nos processus d’évangélisation. 

Le disciple du Christ ne choisit 
pas qui il accueille ; il se rend 
disponible, il laisse le Seigneur 
élargir sa capacité d’aimer.

Cette hospitalité du cœur nous 
engage profondément. Elle n’est pas 
facultative : elle est le critère ultime 
du jugement dernier. Nous serons 
reconnus non sur nos discours, nos 
structures ou nos rites, mais sur notre 
capacité à avoir accueilli le Christ 
sous les traits du pauvre, du malade, 
de l’étranger, du prisonnier...

17



18

L’appel est clair : faisons de nos 
cœurs des auberges ouvertes, des 
maisons habitées par la tendresse 
de Dieu. L’Église ne sera crédible 
dans l’annonce de l’Évangile 
que si chacun de ses membres 
enracine l’hospitalité collective dans 
l’hospitalité intime, personnelle, 
incarnée.

Aujourd’hui, le Seigneur nous redit : 
« Voici, je me tiens à la porte et je 
frappe » (Ap 3, 20). Alors attention 
à ne pas avoir un cœur tellement 
verrouillé que plus personne n’y 
entre et qu’aucun amour n’en sort. 
Que chacun de nous en ouvre les 
portes, et que nos vies deviennent 
ces lieux où Dieu et l’humanité se 
rencontrent, 
•  dans la simplicité d’un accueil, 
•  dans la vérité d’une rencontre, 
• dans la joie d’une fraternité 
hospitalière retrouvée.



19

Si nous cherchons une figure 
qui nous guide sur le chemin de 
l’hospitalité, tournons-nous vers 
la Vierge Marie. Elle est l’icône de 
l’hospitalité, celle qui, en son sein, 
a offert une demeure au Verbe 
éternel. Elle n’a pas gardé cette 
grâce pour elle : sa visite à Élisabeth 
en témoigne, portant en hâte la 
joie reçue, et se faisant proche de 
sa cousine dans la simplicité du 
service.
À Cana, Marie exerce une hospitalité 
qui voit plus loin que l’apparence : 
•  elle discerne le manque, 
•  devine la peine qui s’annonce, et 
• intercède pour que la fête des 
noces continue. 

Dans sa discrétion, elle est l’hôte 
attentive, celle qui se tient au seuil 
des besoins les plus humbles et qui 
ouvre à l’abondance de Dieu.
Sur le Calvaire, Marie accueille une 
fois encore. Elle reçoit dans son cœur 
transpercé l’humanité entière, confiée 
à elle dans la personne du disciple 
bien-aimé. Sa maternité s’élargit pour 
devenir hospitalité universelle : 
•  elle n’enferme pas, elle recueille ;
•  elle ne possède pas, elle remet à 
Dieu.

Ainsi, Marie nous apprend que 
l’hospitalité n’est pas seulement un 
geste, mais une manière d’être : 
ouvrir un espace intérieur où l’autre 
peut trouver accueil, consolation 
et espérance. Elle est la maison 
qui ne ferme jamais, la tente où 
Dieu demeure, l’icône de l’Église 
hospitalière que nous voulons et 
devons devenir.

MARIE,
PREMIÈRE HOSPITALIÈRE

09.

† Norbert TURINI
Archevêque de Montpellier 



20

Ô Marie, hospitalière de Dieu et 

hospitalière des hommes,

toi qui as ouvert ton cœur à la Parole 

et ta vie à chacun de tes enfants,

apprends-nous à accueillir comme toi, 

sans peur et sans réserve.

Rends nos communautés attentives 

aux cris des plus fragiles,

délie nos mains pour le service,

et garde nos portes ouvertes à l’Esprit

qui fait toutes choses nouvelles.

Mère bienveillante, 

demeure auprès de nous,

pour que nous devenions, à ta suite, 

des témoins de l’hospitalité du Christ.

Amen

PRIÈRE À MARIE, 
Hospitalière de Dieu
et des hommes



21

PHOTOS
- Photo couverture de gauche : Rassemblement des Jeunes à Lourdes (du 29 au 31 mai 
2025). Crédits photos © Amandine Sieuros et Elsy Cassilde.
- Photos couverture du milieu et de droite : Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 
2025). Crédits photos © Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo page 02 : Messe d’action de grâce pour l’élection du pape Léon XIV (Cathédrale 
Saint Pierre de Montpellier - 14 mai 2025). Crédit photo © Eva Tisseyre.
- Photo de gauche page 05 : Pèlerinage Diocésain à Lourdes (du 17 au 21 juillet 2025). 
Crédits photos © Pastorale des Jeunes - Diocèse de Montpellier.
- Photo de droite page 05 : Rassemblement des Jeunes à Lourdes (du 29 au 31 mai 2025). 
Crédits photos © Amandine Sieuros et Elsy Cassilde.
- Photos page 06 et 07 : Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025).  Crédits 
photos © Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo de gauche page 08 : Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025).  Crédits 
photos © Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo de droite page 08 : Rassemblement des Jeunes à Lourdes (du 29 au 31 mai 2025). 
Crédits photos © Amandine Sieuros et Elsy Cassilde.
- Photo page 09 : Confirmation des adultes (Montpellier - 8 juin 2025). Crédits photos : © 
Eva Tisseyre, Jean-Marc Nguyen, Jean-Marie Durand, Marie-Hélène Durand, François 
Leheup et Eric Fouilloux.
- Photo de gauche page 11: Envoi en mission des Vagabonds de l’Espérance (Clermont 
l’Hérault et Nébian  - 16 Novembre 2025). Crédits photos © Eva Tisseyre
- Photo du milieu page 11 : Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025). Crédits 
photos : Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photos de droite page 11 : Rentrée des collégiens (Puimisson - 11 Octobre 2025).
Crédits photos © Pastorale des Jeunes - Diocèse de Montpellier. 
- Photo de gauche page 13 :  Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025). Crédits 
photos : Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo de droite page 13 : Confirmation des adultes (Montpellier - 8 juin 2025). Crédits 
photos : © Eva Tisseyre, Jean-Marc Nguyen, Jean-Marie Durand, Marie-Hélène Durand, 
François Leheup et Eric Fouilloux.
- Photo page 14 : Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025). Crédits photos : 
Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo du bas page 17 : 100ème anniversaire de l’Hospitalité Saint Roch (Montpellier - 4 
Octobre 2025). Crédits photos © Eva Tisseyre.
- Photo du haut page 17 :  Graines d’Espérance (Puimisson - 4 Octobre 2025). Crédits 
photos : Service Diocésain d’Initiation Chrétienne (SDIC).
- Photo page 18 : Jubilé des Jeunes à Rome (du 28 juillet au 3 août 2025). Crédits photos 
© Pastorale des Jeunes - Diocèse de Montpellier. 
- Photo page 19 : Rassemblement des Jeunes à Lourdes (du 29 au 31 mai 2025). 
Crédits photos © Amandine Sieuros et Elsy Cassilde.
- Photo page 20 :  Vierge couronnée, Lourdes. Crédit photo © Godong-photo.com



 
NOTES

22

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .



. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

23



Villa Maguelone     Maison diocésaine
31ter avenue Saint-Lazare     34060 Montpellier - Cedex 2     04.67.55.06.14

Diocèse de Montpellier
www.montpellier.catholique.fr


